
   

Zagłada Żydów. Studia i Materiały   
Holocaust Studies and Materials  

VOL. 7 (2011) 
 

ISSN: 1895-247X 
eISSN: 2657-3571 
DOI: 10.32927 
WWW: www.zagladazydow.pl 

Centrum Badań nad Zagładą Żydów IFiS PAN 
Polish Center for Holocaust Research 

  

 

Joanna Tokarska-Bakir, Legendy o krwi. Antropologia 
przesądu, Warszawa: Wydawnictwo W.A.B., 2008, 795 s. 
 
Grzegorz Krzywiec 

 

DOI: https://doi.org/10.32927/zzsim.831 
Strony/Pages: 623-625 

https://doi.org/10.32927/zzsim.831


Joanna Tokarska-Bakir, Legendy o krwi. Antropologia przesądu, 
Warszawa: Wydawnictwo W.A.B., 2008, 795 s.

Prezentowana monografia jest w moim przekonaniu najambitniejszą próbą opi-
sania pewnych aspektów polskiego antysemityzmu, jaka ukazała się w ostatnich 
latach. Jak każde wszechstronne, ogólnohumanistyczne studium wykracza ona 
poza warsztaty kilku nauk społecznych, w tym przede wszystkim socjologii relacji 
etnicznych, psychologii czy antropologii, i zapewne każdy specjalista z tych dzie-
dzin będzie je czytał inaczej1. Co więcej, te odczytania, jak się wydaje, za każdym 
razem mogą być uprawnione. 

Publikacja Joanny Tokarskiej-Bakir dowodzi także, jak wielki postęp dokonał 
się szczególnie w badaniach nad antysemityzmem wieków średnich. Warto ten wą-
tek podkreślić, ów ogromny przyrost wiedzy i interpretacji umyka bowiem często 
z pola widzenia. Wniosek dla badaczy zanurzonych w innych epokach jest tu ba-
nalny – należy czytać autorów piszących o innych czasach. 

O czym jest ta książka? Z pewnością jest nie tylko rozprawą o kształtowaniu się 
w mentalności chrześcijańskiej złowieszczego obrazu Żyda i wpisaniu go w sche-
maty życia codziennego. Równie istotna jest realizacja sformułowanego przez an-
tropolożkę postulatu, by „pokazać, jak owym diabłem o oczach chrześcijan stawał 
się «Żyd», a zarazem kim – w rezultacie samooczyszczenia z «Żydów» – stali się 
chrześcijanie” (s. 56). Jednym z ważniejszych wątków książki jest analiza tego, jak 
ta wielowiekowa tradycja niechęci stała się regulatorem życia codziennego wczes-
nych społeczności chrześcijańskich, a następnie przede wszystkim katolickich – aż 
po dzień dzisiejszy. Omawiana monografia jest właściwie interpretacją jednego 
z najbardziej tajemniczych, ciągle frapujących badaczy różnych dziedzin nauki 
fenomenów europejskiego antysemityzmu – tzw. mordu rytualnego2. 

Mylił się będzie ten, kto sądzi, że ów krwiożerczy stereotyp zniknął wraz 
z pewnym typem zabobonnej religijności. Czy zresztą ta zabobonna mentalność 
to rzeczywiście zamierzchła przeszłość? Być może istotniejsze będzie, co drobiaz-

1 Jako najpoważniejszy głos pozwolę sobie odnotować krytyczne omówienie autorstwa 
socjologa i psychologa społecznego Michała Bilewicza, Polska po Goldhagenowsku. Wokół 
legend o krwi, „Res Publica Nowa” 2009, nr 5, s. 130–141. Nie podważając kilku ważkich 
obserwacji tego autora, sądzę, że pierwotna jego intuicja, iż Legendy o krwi… to rodzima 
wersja książki Daniela Goldhagena, jest z gruntu fałszywa. Reprezentatywny przegląd opinii 
rejestruje strona internetowa Archiwum Etnograficznego, por. http://www.archiwumetno-
graficzne.edu.pl/readarticle.php?article_id=11, dostęp 30 V 2011 r.

2 Do obfitej bibliografii wykorzystanej w książce należy dorzucić rozprawę wybitnego 
socjologia francuskiego Pierre’a Birnbauma, Un récit de „meurtre rituel” au Grande Siècle. 
L’affaire Raphaël Lévy, Metz, 1669, Paris: Fayard, 2008.



Recenzje 623

gowo pokazuje studium Tokarskiej-Bakir, jak wiele społecznie nośnych elemen-
tów mieszczą w sobie legendy o krwi, które często towarzyszyły społecznościom 
katolickim w ich budowaniu Królestwa Bożego na ziemi. Innym pytaniem jest, czy 
i w jakiej mierze ten typ popularnych praktyk religijnych stał się prawdziwym wy-
zwaniem dla Kościoła katolickiego, w jakiej zaś podsyca, ukryte często w nieświa-
domych praktykach językowych, ciągle obecne w części środowisk katolickich 
pragnienie zawłaszczenia sfery publicznej. W końcu, bardziej ogólnie – w jakiej 
mierze ten typ religijnej mentalności chrześcijańskiej jest wąskim marginesem, 
a w jakiej staje się, zwykle w czasach kryzysu, ogniskową praktyk i postaw spo-
łeczności katolickich, zwłaszcza w Polsce. Dla polskiego czytelnika wszystkie te 
pytania i wątpliwości nie są tylko błahą konstatacją z lektury. 

Joanna Tokarska-Bakir nie tylko głęboko wchodzi w plątaninę oczywistości 
nawarstwionych wokół tzw. antyjudaizmu, lecz daje rozmaite twórcze analizy, 
przydatne przede wszystkim dla badaczy antysemityzmu i Zagłady oraz jej ideolo-
gicznych inspiracji. Autorka bada „skamieliny językowe”, swego rodzaju skrypty, 
a więc mentalne wyobrażenia, które leżą u podstaw antysemickiej przemocy. Rytu-
ały, które zwykle służą do tłumaczenia i legitymizowania świata, a w momentach 
przesileń społeczno-politycznych dają bezpośredni asumpt do fizycznej agresji. 

Psychologiczna bariera między tym szczególnym typem mowy nienawiści, ja-
kim są różne wcielenia antysemityzmu, a praktykami dyskryminacyjnymi i wresz-
cie samą nagą przemocą, erupcją fizycznego gwałtu, to obecnie jeden z gorętszych 
tematów w studiach dotyczących tej problematyki, szczególnie w naszej części 
Europy3. Być może właśnie to przejście od rytualnych, usankcjonowanych przez 
wieki praktyk do fizycznej, na pozór przypadkowej i niedorzecznej przemocy jest 
w studium Tokarskiej-Bakir najdonioślejszym badawczo problemem. Autorka pisze 
zresztą, że jednym z celów książki jest takie wyjaśnienie „legend”, by „przemoc, 
o której się w nich mówi, przestała być bezsensowna i irracjonalna” (s. 53). 

Co do tych ogólniejszych konstatacji i uwag może dopisać historyk? Inaczej niż 
autorka, nie rezygnowałbym w sposób tak zdeklarowany z rozróżnienia między 
antyjudaizmem a nowoczesnym antysemityzmem. Lektura rozprawy Tokarskiej-
-Bakir wprawdzie dobitnie uświadamia, że podejście prezentowane w naukach spo-
łecznych na przykład przez Hannah Arendt4 – zakładające fundamentalną różnicę 
między religijnie powodowaną niechęcią wobec Żydów a świecką ideologią z końca 
XIX w. – nie da się już dłużej bronić, niemniej przez kompletne jego zanegowanie 
coś istotnego umyka z pola widzenia. Nie odrzucałbym też tak ostro i definitywnie 
wniosków jednego z klasyków i zarazem pionierów badań nad antysemityzmem, 
kanadyjskiego historyka Gavina Langmuira. Parafrazując nieco komentarz autor-
ki, która swego czasu broniła publikacji mocno krytykowanego przez historyków 

3 Por. Anti-Jewish Violence: Rethinking the Pogrom in East European History, red. Jona-
than Dekel-Chen i in., Bloomington: Indiana University Press, 2011. 

4 Por. przetłumaczone ostatnio na język polski studium: Hannah Arendt, W.H. Auden, 
Drut kolczasty, tłum., wybór i wstęp Piotr Nowak, Warszawa: Wydawnictwo Kronos, 2011.



Recenzje624

Daniela J. Goldhagena, Langmuirowi trzeba oddać, co langmuirowskie. Wiele argu-
mentów kanadyjskiego historyka, dodajmy wybitnego badacza średniowiecza, nie 
wytrzymało próby czasu, inne ciągle bywają dyskutowane i podważane bądź wręcz 
całkowicie rewidowane, co też dowodzi raczej wielkości i doniosłości jego ustaleń. 
Tokarska-Bakir słusznie przywołuje tu między innymi krytykę innego wybitnego 
mediewisty – Roberta Chazana5. Są jednak pomysły i interpretacje Langmuira, na 
przykład dotyczące chimerycznej natury idiomu antysemickiego, które ciągle się 
bronią i mogą być inspirujące. Faktem jest, że zarówno argumenty przywoływane-
go historyka, jak i wielu innych uczonych zreferowane na łamach książki Tokar-
skiej-Bakir prawie w ogóle nie znalazły odbicia w polskich badaniach. Liczni, i to 
utytułowani badacze świetnie sobie bez nich dają radę, dla innych zaś samo rozróż-
nienie między antyjudaizmem a antysemityzmem to dostateczny powód, by ponie-
chać dalszych badań nad związkami i relacjami między tymi dwoma fenomenami. 
Antyjudaizm to jedno z tych haseł – cokolwiek by się pod nim kryło – które wielu 
przynosi jakąś nie do końca zrozumiałą ulgę, swego rodzaju odpust zupełny i dys-
pensę przy analizie klerykalnego antysemityzmu. 

Studium Tokarskiej-Bakir pokazuje, jak dalece te ogólne przeświadczenia są 
oparte na ignorancji, a czasami także złej woli. Antropologiczno-kulturoznawczy 
komentarz autorki uzmysławia wielość znaczeń, jaką dla kultury chrześcijańskiej 
niosła opowieść o mordzie rytualnym. Choć badania zwłaszcza obficie przywoły-
wanych przez antropolożkę historyków średniowiecza utwierdzają w przekonaniu 
o trwałych i zasadniczo w pełni rozwiniętych strukturach myślenia antysemickie-
go już w tej epoce, to argumentów przywołanego wcześniej ujęcia podnoszącego 
nowoczesny komponent w ideologii antysemickiej także nie można zbagatelizo-
wać. Płynne granice, przekroczenia i transgresje między typami i klasyfikacjami 
antysemityzmu ciągle wymagają, jak się zdaje, bardziej systematycznego namysłu 
badawczego. 

Rozprawa dzieli się na wyraźnie odrębne dwie części. Książka ma bowiem, nie 
mniej dla autorki, a także dla ciężaru wywodu istotny, drugi człon. Jest nim raport 
z antropologicznego badania terenowego z okolic Sandomierza, który w zasadzie 
jest nie tyle opracowaniem dla historyka, ile winien być raczej materiałem poglą-
dowym dla współczesnych polityków, działaczy społecznych, samorządowców 
i przede wszystkim ludzi Kościoła bądź mu bliskich. Nie od dziś wiadomo, że 
do tych kręgów wiedza o rzeczywistych obliczach relacji chrześcijańsko-żydow-
skich bardzo trudno się przebija. Nie rozwodząc się w tym miejscu nad efektem 
backlash, jakim na polskiej prowincji, choć przecież nie tylko, odbija się przy-
wracanie obecności żydowskiej, ani o ciągłej potrzebie demitologizacji legend 
o symbiozie chrześcijańsko-żydowskiej, warto to mieć w pamięci przy lekturze 
tego tekstu. 

5 Także ten autor zrewidował część swoich wcześniejszych ustaleń, por. Robert Chazan, 
Reassessing Jewish Life in Medieval Europe, Cambridge–New York: Cambridge University 
Press, 2010. 



Recenzje 625

Nie da się wykluczyć, że jedynym pasem transmisyjnym tej niechętnie przyswa-
jalnej wiedzy, także tej którą zebrała, skatalogowała i przede wszystkim objaśniła 
i nadal analizuje Tokarska-Bakir oraz jej zespół badawczy, jest pisarstwo w sty-
listyce Jana Tomasza Grossa. W krótkiej perspektywie czasowej atmosfera skan-
dalu i zgorszenia, która towarzyszy publikacjom tego autora, wydaje się zagłuszać 
przesłanie wniosków z nich płynących. Kiedy już opadnie kurz bitewnych zmagań, 
zwykle okazuje się, że czytająca, a czasami tylko oglądająca publiczność z wolna 
oswaja się z tym, do czego często wcześniej dochodzą rodzimi badacze. Nawet jeśli 
nie do wszystkich przemawia retoryka tekstów Grossa, to trudno nie przyznać, że 
jego pisarstwo przybliża także opinii zachodniej ostatnie osiągnięcia polskiej hu-
manistyki, przede wszystkim historiografii. Prędzej czy później czeka to również 
wnioski i ustalenia z prac Tokarskiej-Bakir – bez względu na to, czy to się komuś 
podoba, czy nie.

Na koniec trzeba wspomnieć o narracji książki: monografia ta jest swego rodza-
ju scholastycznym freskiem, polichromią na temat mordu rytualnego i śladów jego 
trwałej obecności w kulturze europejskiej, ale też tekstem pełnym obfitych wtrę-
tów i dygresji, pożywnych cytatów i czasem swobodniejszych impresji z badań. 
Żaden z badaczy przedmiotu nie będzie rozczarowany tym aspektem pracy. Nie 
będzie chyba jednak przesadą odnotować, że taki sposób prezentacji musi wpłynąć 
na recepcję książki. Przy wszystkich niezaprzeczalnych walorach daleko jej jednak 
od brawurowych esejów, skądinąd wybitnej, czynnej i zaangażowanej publicystki. 
Rozprawę czyta się miejscami ciężko, lektura wymaga sporo cierpliwości. Co wię-
cej, czasami można odnieść wrażenie, jakby autorka intencjonalnie chciała szyfro-
wać partie swojego wywodu przed czytelnikiem. Warto mieć to na uwadze, gdyż 
tego rodzaju dystans, który czytelnik i tak sobie wyrobi wobec tego erudycyjnego 
dzieła, może mieć wpływ na odbiór konkluzji i de facto zmniejszyć ciężar niektó-
rych wniosków i sądów. 

Rozprawa Joanny Tokarskiej-Bakir z jej wielopoziomowym ujęciem, gęstym 
sposobem prezentacji to jedna z najpoważniejszych monografii polskiej humanisty-
ki ostatnich lat. Najwybitniejsze chyba studium historii mentalności, nawiązujące 
do nurtu badania fenomenów kulturowych w długich okresach czasowych. Trzeba 
mieć nadzieję, że znajdzie się zagraniczny wydawca, tak by książka mogła szerzej 
dotrzeć także do grona badaczy na świecie. Na rodzimym polu należy chyba odno-
tować, że tak jak kiedyś ekonomia, później psychologia i psychoanaliza, potem zaś 
socjologia i bardzo długo nauki o literaturze, tak teraz antropologia kulturowa staje 
się biegunem inspiracji dla historyków. Trudno sobie wyobrazić poważną debatę na 
temat toposu antysemityzmu w kulturze europejskiej bez tej książki. 

Grzegorz Krzywiec




